


Rugăciune către 
Mântuitorul nostru Iisus Hristos la

Praznicul Nașterii Domnului

 Stăpâne,  Doamne  Dumnezeule,  Atotţiitorule,  când
Te-ai născut din Fecioara Maria în Betleemul Iudeii,
cu  spaimă  făpturile  s-au  minunat  şi  lumea  s-a

bucurat de Naşterea Ta, Cel ce ai făcut pe om după
chipul  şi  asemănarea  Ta  şi  i-ai  dat  botezul  spre
pocăinţă;  Care  ne-ai  adus  pe  noi  la  preacuratele
zilele  acestea  pentru  înfrânarea  patimilor,  spre
nădejdea  Învierii,  şi  ne  îndreptezi  pe  noi  spre
adevărul  dumnezeirii  Tale  şi  ai  luminat  mintea
noastră  spre  a  Te  cunoaşte  pe  Tine,  Fiul  lui
Dumnezeu, Care ridici păcatele a toată lumea. Tu şi
acum,  Stăpâne,  Iubitorule  de  oameni,  primeşte  pe
robii Tăi precum ai primit pe Petru, care se afundase
în mare, iar mai pe urmă, lepădându-se de Tine, dar
plângând cu amar, iarăşi l-ai primit. Că am auzit glas
grăind  şi  magii  închinându-se  cu  daruri  şi  îngerii
cântând, iar Irod tulburând-se, că Dumnezeu în trup
S-a  arătat  spre  mântuirea  noastră.  Pe  Tine  acum,
Stăpâne, Iubitorule de oameni, toată făptura Te laudă,
grăind: Hristos Se naşte, măriţi-L! Hristos din ceruri,
întâmpinaţi-L! Hristos pe pământ, înălţaţi-vă! Puterile
îngerilor se bucură,  cetele mucenicilor se veselesc
văzând  mărita  şi  cinstita  serbare,  şi  toţi  după
vrednicie  o  laudă  cu  inima  şi  cu  buzele.  Şi  acum,
Bunule,  Iubitorule de oameni, primeşte pe robii  Tăi,
precum şi plecarea genunchilor şi umilinţa noastră,
ca  plinind  poruncile  Tale,  curaţi  şi  neprihăniţi,
ajungând  acum  la  cinstită  Naşterea  Ta,  să  ne
împărtăşim cu Preacuratul Trup şi Cinstitul Sânge al
Tău,  Domnul  nostru Iisus Hristos,  Căruia se cuvine
mărirea, cinstea şi închinăciunea, împreună şi Tatălui
şi Duhului Sfânt, acum şi pururea şi în vecii vecilor.
Amin. 



CUVÂNTUL PREOTULUI PAROH
la Sărbătoarea Nașterii Domnului

Parohia Sf. Nicolae și Sf. Gheorghe
New York

________________________________________________

Dragi enoriași, 

Cu  inimă  plină  de  recunoștință  față  de  Bunul  Dumnezeu,
întâmpinăm împreună marele praznic al  Nașterii  Domnului,
lumină și binecuvântare a lumii. În agitația zilelor noastre și
în provocările vieții aici, departe de casă, Hristos Se naște în
chip smerit în Betleem, ca să ne aducă pacea pe care nu o dă
lumea și nădejdea care nu pălește.

Sfântul Ioan Gură de Aur spune:  „Domnul Se naște nu ca să
ne judece, ci ca să ne ierte; nu ca să ne pedepsească, ci ca să
ne vindece.” Așa vine Hristos în viața noastră: tainic, blând,
vindecător, dorind să Se sălășluiască în noi. Bethleemul nu
este departe, ci acolo unde inima se deschide prin credință și
iubire.

Ca parohie, ca familie duhovnicească a Sfântului Nicolae aici,
în New York, trăim această taină prin unitatea noastră, prin
rugăciunile  înălțate  împreună,  prin  dragostea  cu  care  ne
purtăm unii pe alții. Vedem lucrarea lui Dumnezeu în copiii și
tinerii noștri care colindă, în slujirea celor care se jertfesc în
biserică, în familiile care păstrează credința, în toți cei care,

asemenea Magilor, vin cu darul timpului și al inimii lor pentru
Hristos. Așa cum spune Sfântul Maxim Mărturisitorul:  „Ceea
ce se naște din iubire nu încetează niciodată.”

Iubiți  credincioși,  Crăciunul  ne cheamă la o „iesle”  a  inimii
curate.  Să  Îl  primim  pe  Hristos  prin  iertare,  milostenie,
împăcare și bunătate. De multe ori căutăm daruri materiale,
uitând  că  Domnul  dorește  un  singur  dar:  inima  noastră.
Sfântul  Grigorie  Teologul  ne  îndeamnă:  „Dăruiește-I  lui
Dumnezeu ceea ce este al tău: sufletul pe care l-ai murdărit
cu păcatul, pentru ca El să-l curățească.”

Să facem casele noastre mici altare ale păcii, mesele noastre
prilej de comuniune, cuvântul nostru mângâiere, iar credința
noastră punte între cer și pământ. Să-L lăsăm pe Hristos să
lumineze familia, copiii, munca noastră, lacrimile și bucuriile
noastre. Aici, în America, pe acest pământ care ne-a primit,
Hristos să fie Luminătorul vieții noastre.

Fie ca Pruncul Sfânt să dăruiască parohiei noastre sănătate,
unitate, dragoste și creștere duhovnicească. 

Să  binecuvânteze  pe  toți  cei  care  se  ostenesc  pentru
frumusețea  bisericii,  pe  cei  ce  aduc  daruri,  timp,  jertfă  și
rugăciune. Să întărească familiile, să lumineze pe cei plecați
departe de casă și să dăruiască celor bolnavi vindecare.

Hristos Se naște! Slăviți-L!

Cu rugăciune și prețuire,

Preot Paroh Marius D. Dumitrescu



MESSAGE OF THE PARISH PRIEST
for the Feast of the Nativity of Our Lord

St. Nicholas and St. George 
Romanian Orthodox Church – New York

Dear Parishioners,

With  hearts  full  of  gratitude  to  our  Good  God,  we  joyfully
celebrate together the great Feast of the Nativity of our Lord,
a moment of divine light and blessing for the whole world.
Amid the rush of daily life and the challenges we face here,
far  from  our  homeland,  Christ  is  born  in  humility  in
Bethlehem to offer us the peace that the world cannot give
and the hope that does not fade.

Saint  John  Chrysostom  tells  us:  “The  Lord  is  born  not  to
judge us but to forgive us; not to punish us, but to heal us.” In
this way Christ enters our lives—mysteriously, gently, and as
a healer,  desiring to  dwell  within  us.  Bethlehem is not  far
away; it is wherever the heart opens itself through faith and
love.

As a parish, as the spiritual family of St. Nicholas here in New
York,  we  live  this  mystery  through  our  unity,  our  shared
prayers, and the love with which we care for one another. We
witness God’s work in our children and youth who bring the
message of Christmas through carols, in those who labor for
the beauty of our church, in the families who preserve the

faith, and in all who, like the Magi, offer Christ the gift of their
time and their hearts. Saint Maximus the Confessor reminds
us: “Whatever is born of love will never cease.”

Beloved brothers and sisters, Christmas calls us to prepare a
“manger” within a pure heart. Let us welcome Christ through
forgiveness,  charity,  reconciliation,  and  kindness.  We  often
search for material gifts, forgetting that the Lord desires only
one offering:  our heart.  Saint Gregory the Theologian urges
us:  “Offer  to  God  what  is  truly  yours:  the  soul  you  have
stained with sin, so that He may purify it.”

Let  us  make  our  homes small  altars  of  peace,  our  tables
occasions of holy fellowship, our words a source of comfort,
and our faith a bridge between heaven and earth. May Christ
illumine our families, our children, our work, our tears, and
our joys. Here in America, on this land that has received us,
may Christ be the Light of our lives.

May the Holy Child grant our parish health, unity, love, and
spiritual growth.

May  He  bless  all  who  labor  for  the  beauty  of  the  church,
those  who  offer  gifts,  time,  sacrifice,  and  prayer.  May  He
strengthen our  families,  enlighten  those  who live  far  from
loved ones, and grant healing to the sick.

Christ is born! Glorify Him!

With prayer and appreciation,
V. Rev. Fr. Marius D. Dumitrescu, Parish Priest



Sfintii Arhangheli
Mihail si Gavriil

Primul care a vorbit pe larg despre îngeri, creaţii ale lui Dumnezeu
din nimic (Facerea 1, 1; Coloseni 1, 16), pe baza textelor revelate ale

Sfintei Scripturi, a fost Sfântul Dionisie Areopagitul. În
lucrarea Ierarhia cerească, autorul vorbeşte despre cele nouă cete

îngereşti, numite „Inteligenţe Divine”, care sunt dispuse în trei
coruri a câte trei cete: Serafimii cei cu şase aripi (Isaia 6, 2-

6), Heruvimii cei cu ochi mulţi (Iezechiel 1,
18), Scaunele/Tronurile preasfinte (Coloseni 1, 16) (primul

cor); Stăpâniile (Romani 8, 38), Domniile (Coloseni 1,
16), Puterile (Efeseni 1, 21) (al doilea cor); Începătoriile (Efeseni 1,

21), Arhanghelii (I Tesaloniceni 4, 16) şi Îngerii (al treilea cor).
Sfânta  Scriptură  redă  misiunea  slujitoare  a  fiecărui  cor  în  parte:
Serafimii  primesc  Lumina  cea  neînserată  de  la  Dumnezeu;
Heruvimii primesc tainele cunoştinţei şi ale înţelepciunii; Tronurile
servesc drept scaune ale lui Dumnezeu; Stăpâniile au putere asupra
duhurilor necurate; Domniile rânduiesc dregătoriile pe pământ şi

dau  înţelepciune  oamenilor;  Puterile  fac  minuni  în  cer  şi  pe
pământ; Începătoriile au misiunea să păzească ţările şi popoarele;
Arhanghelii fac cunoscute tainele lui Dumnezeu; Îngerii slujesc şi
împlinesc voia lui Dumnezeu, după care o fac cunoscută oamenilor,
pe care îi ajută să o împlinească.
Mai mult, ei sunt purtătorii Numelui şi Puterii lui Dumnezeu; toţi
îngerii sunt trimişi de Dumnezeu ca să slujească oamenilor, după
cuvântul Sfântului Apostol Pavel: „Îngerii oare nu sunt toţi duhuri
slujitoare,  trimise ca să slujească pentru cei ce vor fi moştenitorii
mântuirii?”  (Evrei 1,  14).  Prorocul  Daniel,  într-una  din  vedeniile
sale, L-a văzut pe Dumnezeu stând pe tronul Său, iar „mii de mii Îi
slujeau şi miriade de miriade [de îngeri, n.n.] stăteau înaintea Lui”
(7, 10).
Prorocul Iezechiel ni-i înfăţişează pe îngeri asemenea unor roţi de
foc, situate deasupra cerurilor (1, 4 şi 2, 1). Prorocul Isaia îi vede pe
serafimi  stând înaintea tronului  ceresc  şi  având fiecare  câte  şase
aripi: „Cu două îşi acopereau feţele, cu două picioarele, iar cu două
zburau.”  (6,  2).  Vedeţi?  În  faţa  lui  Dumnezeu  nu  ai  ce  căuta
despuiat.  Serafimii  îşi  acopereau  faţa  şi  picioarele  în  semn  de
respect faţă de Dumnezeu Cel în Treime slăvit.
Concludentă este descrierea celor şapte ceruri din Cartea Secretelor
lui Enoh. Nu este o carte canonică, ci o apocrifă. În această scriere
apocrifă  este  descrisă  purtarea  lui  Enoh  prin  cele  şapte  ceruri,
precum şi vedenia lui: „În primul cer, pe îngerii anotimpurilor; în al
doilea, pe îngerii căzuţi; în al treilea, paradisul; în al patrulea, căile
luminătorilor cerului  şi  o frântură din slava lui Dumnezeu;  în al
cincilea, pe veghetori; în al şaselea erau cetele de îngeri; iar în al
şaptelea cer a văzut deplina slavă a lui Dumnezeu, Care i-a vorbit
lui faţă către faţă”.
În Vechiul Testament, rostul îngerilor era de a pregăti calea venirii
Domnului şi de a-l însoţi pe om. Dumnezeu, în cartea Facerea, ne
apare la stejarul Mamvri sub chipul a trei îngeri, consideraţi  a fi,
potrivit tradiţiei iudaice, Mihail, Gavriil şi Rafail.
Despre Rafail se spune că, după ce Mihail  şi  Gavriil s-au dus să
incendieze cetăţile nelegiuirilor, Sodoma şi Gomora, şi să-l salveze
pe Lot, singurul drept, de altfel protejatul patriarhului Avraam, şi
pe cele două fiice ale sale (Facerea 19, 1-17, 21), ar fi rămas împreună



cu Avraam pentru a-l tămădui în urma tăierii împrejur, pe care o
făcuse la vârsta de 99 de ani.
Agar,  ţiitoarea lui  Avraam, prigonită de Sara, dimpreună cu fiul
său Ismael, fiul nelegitim al patriarhului, a fost pusă de Dumnezeu
sub protecţia îngerului în pustiul Faran (Facerea 21, 15-20); Moise şi
Iosua  au  fost  călăuziţi  spre  Canaan,  după  ieşirea  din  Egipt,  de
îngerul Domnului (Ieşirea 23, 20-21); Ghedeon a salvat Israelul de
Madian cu ajutorul unui înger, care i s-a arătat sub stejarul din Ofra
(Judecătorii 6,  2-24);  Valaam,  fiul  lui  Beor,  din  Petor,  a  fost
împiedicat de un înger să-i dea ajutor regelui madianit Balac, fiul
lui  Sefor,  şi  să-l  scape de  egipteni  (Numerii 22,  22-35);  Ilie  a  fost
hrănit, sub ienupărul din pustiul Beer-Şeba, cu pâine şi apă de un
înger  (III  Regi 19);  Zaharia  a  avut  opt  vedenii  pe  care,  fără
tălmăcirea  îngerului,  nu  ar  fi  putut  să  le  înţeleagă  (Zaharia 1-4);
dialogul dintre Dumnezeu şi Satana, privitor la Iov, a avut loc în
prezenţa îngerilor (Iov 1, 6); cei trei tineri – Şadrac, Meşac şi Abed-
Nego – aruncaţi în cuptorul cel încins al lui Nabucodonosor au fost
salvaţi de îngeri (Daniel 3, 28); Rafail l-a însoţit pe Tobie în călătoria
sa la Media (Tobit 5,4, 22; 6, 3, 16; 12, 6).
În Noul Testament, Sfântul Apostol Pavel spune că îngerii au fost
intermediarii primului legământ, pe când Iisus Hristos – ca „Înger
de mare sfat”, cum Îl numeşte Isaia (9, 5) – a mijlocit cel de-al doilea
Legământ  (Galateni 3,  19).  Dar  cine  nu a  auzit  de  îngerul  Bunei
Vestiri sau de îngerii care s-au arătat la Betleem (Luca 2, 8-14), sau
de îngerii care i-au călăuzit pe magi (Matei 2, 1-12), sau de îngerul
care i-a vegheat pe Iosif, pe Maria şi pe Iisus în Egipt (Matei 2, 13-
20)? Sau cine n-a auzit de îngerii care L-au însoţit pe Mântuitorul în
Săptămâna Pătimirilor, precum şi în Săptămâna Luminată, de după
Înviere,  şi,  nu în ultimul rând,  de îngerii  care au fost  martori  la
Înălţarea Sa (Psalmii 23, 7-10; Fapte 1, 10), şi care Îl vor înconjura şi
la a doua Sa Venire (Matei 25, 31)?
Sfântul  Evanghelist  Ioan  ne  vorbeşte,  în  cartea Apocalipsa,  de
îngerul tălmăcitor; de cei şapte îngeri ai celor şapte Biserici din Asia
(1, 20-3, 14); de îngerul dregător (5, 2); de cei patru îngeri ai celor
patru  vânturi  (7,  1);  de  îngerul  care  avea  pecetea  Dumnezeului
Celui Viu (7, 2); de cei şapte îngeri ai celor şapte trâmbiţe (8, 2-10);
de îngerul tămâierii (8, 3); de cei şapte îngeri ai celor şapte tunete
(10, 1-4); de îngerul marelui jurământ (10, 5-7); de îngerul ce ţine

cartea vieţii (10, 8-11); de îngerul veştilor bune (14, 7); de îngerul
judecăţii  (14;  7);  de  îngerul  focului  (14,  18);  de  îngerul  secerii
ascuţite (14, 17-20); de cei şapte îngeri ai ultimelor şapte pedepse
(15, 1); de cei şapte îngeri ai celor şapte cupe (15, 5-8); de îngerul
apelor (16, 5); de îngerul profeticei sentinţe (18, 1-3); de îngerul care
are cheia adâncului (20, 1). Desigur, „există şi alte puteri, cărora noi
nu  le  ştim  numele.  Ştim  că  există  îngeri,  arhangheli,  tronuri,
domnii, începătorii şi stăpânii, dar acestea nu reprezintă singurele
popoare care se află în ceruri, căci acolo este o infinitate de neamuri
şi cete cărora nu li se poate ţine socoteala şi pe care nici un cuvânt
nu le poate indica” spune Sfântul Ioan Gură de Aur. Afirmaţia lui
se  întemeiază  pe  revelaţia  Sfântului  Apostol  Pavel  care,  vorbind
despre  Hristos,  spune  că  a  fost  aşezat  „mai  presus  decât  toată
începătoria şi stăpânia şi puterea şi domnia şi decât tot numele ce
se numeşte, nu numai în veacul acesta, ci şi în cel viitor” (Efeseni 1,
21).  Da,  acolo  sunt  unele  nume care  vor  fi  cunoscute  în  veacul
viitor, dar care acum sunt nedezvăluite.
Aşadar,  existenţa  îngerilor,  care  sunt  fiinţe  cereşti,  spirituale,
înzestrate  cu  suflet  nemuritor,  libertate,  gândire,  voinţă  şi
sentiment, este o realitate revelată de necontestat.
Însă din miile de mii şi miriadele de miriade de îngeri (cf. Daniel 7,
10)  care  „pururea  văd  faţa  Tatălui  (…)  Care  este  în  ceruri”
(Matei 18,  10),  cei  mai  cunoscuţi  credincioşilor  sunt  Sfinţii
Arhangheli Mihail, Gavriil şi Rafail.
În Vechiul Testament,  Mihail este menţionat în cartea prorocului
Daniel, astfel: „Mihail, cel dintâi dintre îngerii păzitori” (10, 13), cu
menţiunea că este îngerul păzitor al Israelului (10, 21) şi „Mihail,
marele voievod, care ocroteşte pe fiii poporului tău” (12, 1). El este
heruvimul care păzeşte porţile Raiului cu o sabie de foc (Facerea 3,
24)  sau  îngerul  prin  care  Dumnezeu  a  dat  tablele  Legii,  dar  şi
îngerul ce a stat înaintea vrăjitorului Valaam (Numerii 22, 22), ori
îngerul ce a înfrânt armatele lui Senaherib (IV Regi 19, 35). Tot el
este cel care salvează sufletele credincioşilor din mâna vrăjmaşilor,
în special în clipa morţii. Este apărătorul poporului ales, în Vechiul
Testament,  şi  al  creştinilor,  în  Noul Testament;  şi,  nu în  ultimul
rând, este cel care călăuzeşte sufletele la Înfricoşătoarea Judecată.
În Noul Testament, Mihail este menţionat în Epistola Sobornicească a
Sfântului Apostol Iuda, făcându-se referire la o veche tradiţie iudaică:



„Dar Mihail arhanghelul, când se împotrivea diavolului certându-
se cu el pentru trupul lui Moise” (1, 9), şi în Apocalipsa: „Şi s-a făcut
război în cer: Mihail şi îngerii lui au pornit război cu balaurul.” (12,
7).
Arhanghelul  Gavriil  este  menţionat  în  Sfânta  Scriptură  doar  ca
înger; în scrierile apocrife Evanghelia lui Bartolomeu, Protoevanghelia
lui Iacob şi Apocalipsa lui Moise, el este menţionat ca arhanghel.
În cartea prorocului Daniel, în cap. 8, Gavriil îi tâlcuieşte lui Daniel
vedenia berbecului şi a ţapului, cu privire la cucerirea Imperiului
Persan de către Alexandru cel Mare. În capitolul următor, Gavriil îi
dezvăluie lui Daniel înţelesul celor şaptezeci de săptămâni de ani.
Este posibil ca în Daniel 10, 5-6 să fie vorba de acelaşi înger: „Şi mi-
am ridicat ochii mei şi, iată, un om îmbrăcat în veşminte de in, iar
coapsele lui încinse cu aur curat şi de preţ; trupul lui ca şi crisolitul
şi  faţa  lui  ca  fulgerul,  iar  ochii  lui  ca  flăcările  de  foc,  braţele  şi
picioarele lui străluceau ca arama lustruit, şi sunetul cuvintelor lui
ca vuietul unei mulţimi”.
În Noul Testament, Gavriil este cel care îi aduce lui Zaharia vestea
naşterii lui Ioan Botezătorul, iar Fecioarei Maria, vestea întrupării
Mântuitorului (Luca 1). Probabil că tot el este îngerul care s-a arătat
lui Iosif şi păstorilor din Betleem şi cel care L-a întărit pe Iisus în
grădina Ghetsimani.
În concepţia creştină, Arhanghelul Mihail este privit drept Îngerul
Judecăţii, iar Arhanghelul Gavriil drept Îngerul Milei.
În iconografia ortodoxă, Arhanghelul Mihail este reprezentat ca un
militar, fiind numit „slujitor al Legii”, iar Arhanghelul Gavriil, ca
un binevestitor  – de unde şi  numirea sa ca „înger al  darului”  –
având uneori un crin în mână, aşa cum este menţionat şi în acatistul
care le este închinat.
Iudeii însă îi concepeau exact invers. Pentru ei, Gavriil era cel care a
distrus Sodoma şi Gomora şi cel care l-a înfrânt pe Senaherib, ori
cel care l-a înmormântat pe Moise şi cel care a scris litera Tau pe
frunţile celor aleşi.
Tobie  vorbeşte  despre  Rafail,  arhanghelul  care  îl  însoţeşte  în
călătoriile sale,  iar la întoarcere îl  vindecă pe tatăl său de orbire.
Îngerul însuşi şi-a dezvăluit identitatea, spunând: „Eu sunt Rafail,
unul dintre cei şapte sfinţi îngeri care ridică rugăciunile sfinţilor şi
le înalţă înaintea slavei Celui Sfânt.” (Tobit 12, 15).

Din  păcate,  Sfânta  Scriptură  vorbeşte  şi  despre  îngerii  căzuţi.
Remarcabilă este caracterizarea pe care o face Dumnezeu, cu pana
prorocului  Iezechiel,  heruvimului  căzut:  „Aşa  zice  Domnul
Dumnezeu: Tu erai pecetea desăvârşirii, deplinătatea înţelepciunii
şi cununa frumuseţii. Tu te aflai în Eden, în grădina lui Dumnezeu;
hainele  tale  erau  împodobite  cu  tot  felul  de  pietre  scumpe:  cu
rubine,  topaze  şi  diamante,  cu  crisolit,  onix  şi  iaspis,  cu  safir,
smarald,  carbuncul  şi  aur;  toate  erau  pregătite  şi  aşezate  cu
iscusinţă în cuibuleţe şi puse pe tine în ziua în care ai fost făcut. Tu
erai heruvimul pus ca să ocroteşti; te aşezasem pe muntele cel sfânt
al lui Dumnezeu, şi umblai prin mijlocul pietrelor de foc. Fost-ai
fără prihană în căile tale din ziua facerii tale şi până s-a încuibat în
tine nelegiuirea. Din pricina întinderii negoţului tău, lăuntrul tău s-
a umplut de nedreptate şi ai păcătuit şi Eu te-am izgonit pe tine,
heruvim ocrotitor, din pietrele cele scânteietoare şi te-am aruncat
din  muntele  lui  Dumnezeu,  ca  pe  un  necurat.  Din  pricina
frumuseţii tale s-a îngâmfat inima ta, şi pentru trufia ta ţi-ai pierdut
înţelepciunea. De aceea, te-am aruncat la pământ.” (Iezechiel 28, 12-
17) Comentariile privind această categorie de îngeri sunt de prisos.
Cetele  îngereşti  au intrat  în Tradiţia Bisericii.  Sărbătoarea Soborul
Sfinţilor Arhangheli Mihail şi Gavriil a fost instituită în secolul al V-
lea în timpul împăratului  Arcadius,  fiind legată de sfinţirea unei
biserici cu hramul „Sfântul Arhanghel Mihail” din Constantinopol.
Ulterior,  creştinii au început să-l sărbătorească în această zi şi pe
Sfântul Arhanghel Gavriil.
Îngerii  sunt  amintiţi  astăzi  în  cele  mai  importante  momente  ale
Sfintei Liturghii, iar fiecare om, oraş, ţinut sau ţară îşi are îngerul
său păzitor. Evlavia faţă de ei a condus la alcătuirea a numeroase
rugăciuni,  acatiste  şi  canoane,  precum şi  a  unei  bogate literaturi
religioase.  Pe  această  temă  s-au  dezvoltat  considerabil  de  multe
creaţii  ale  artei  creştine,  ceea  ce dovedeşte  importanţa  pe care  a
acordat-o  acestora  trăirea  religioasă  a  celor  care  au  crezut  în
Evanghelia  lui  Hristos  Cel  înviat,  ca  unor  primi  mărturisitori  ai
adevărului: „Căutaţi pe Iisus Nazarineanul, Cel Răstignit? A înviat!
Nu este aici.” (Marcu 16, 6), a spus îngerul în dimineaţa Învierii.

IPS Arhiepiscop Calinic



 Intrarea Maicii Domnului în Biserică
Vovidenia – Sărbătoarea închinării

copiilor lui Dumnezeu

Pe  21  Noiembrie  Sfânta  noastră  Biserica  prăznuiește
Intrarea  în  Templu  a  Preacuratei  Fecioare  Maria,
sărbătoare  a  sfințirii  copilăriei,  a  curăției  inimii și  a
închinării copiilor lui Dumnezeu.  Copila Maria, la numai
trei  ani,  este  adusă de părinții  săi,  Ioachim și  Ana,  nu
pentru  a  fi  „dată”  lumii,  ci  pentru  a  fi  închinată  lui
Dumnezeu.  Ea  devine  astfel  primul  copil  consacrat  în

mod deplin  lui  Dumnezeu,  model  pentru  noi  și  pentru
educația copiilor noștri.

Această sărbătoare este a familiei și a copiilor

Patriarhul Daniel subliniază despre această zi:

„Intrarea Maicii Domnului în Templu ne arată că 
educația copiilor începe în Biserică, cu 
rugăciune și cu închinare.”

De aceea,  el  numește sărbătoarea de azi  „sărbătoarea
consacrării  copiilor  lui  Dumnezeu”.  Nu  este  doar  o
amintire  istorică,  ci  o  chemare  actuală  către  fiecare
familie:  să-și  aducă  copiii  la  biserică,  să-i  crească  în
lumina  lui  Hristos,  să-i  ofere,  precum Ioachim și  Ana,
drept dar lui Dumnezeu.

Maria – copilul adus ca jertfă binecuvântată

Sfântul Ioan Damaschin o numește pe Fecioara Maria:

„Templu însuflețit al Împăratului ceresc.”

Iar Sfântul Maxim Mărturisitorul spune:

„În Fecioară firea omenească este pregătită 
pentru primirea lui Dumnezeu.”

Astfel, Intrarea Maicii Domnului este începutul mântuirii,
începutul  vindecării  naturii  umane,  începutul  sfințirii
copilăriei.  Maria,  intrând  în  templu,  devine  templu  al
Dumnezeirii.



Închinarea copiilor – o responsabilitate sfântă

Patriarhul Daniel explică faptul că părinții creștini sunt 
chemați:

„Să cultive credința copiilor prin rugăciune, prin 
apropierea de Sfânta Biserică, și prin viață 
curată în familie.”

El subliniază că educația reală a copilului nu începe cu
școala, nici cu învățătura lumească, ci:

„Educația începe cu închinarea, cu rugăciunea în
familia creștină și în Biserică.”

Aducerea copiilor duminica la Liturghie nu este un moft,
nu este tradiție goală, ci o lucrare de sfințire, asemenea
părinților  Ioachim  și  Ana,  care  nu  și-au  ținut  copilul
pentru ei, ci L-au oferit lui Dumnezeu.

Sfântul Ilie Cleopa – despre creșterea copiilor

Părintele Cleopa Ilie povestea adesea că mama lui, Ana,
l-a învățat nu prin cuvinte, ci prin genunchii ei plecați la
rugăciune. Spunea:

„Mama mea n-a știut carte, dar m-a învățat 
cerul. M-a învățat rugăciunea. M-a învățat 
Biserica.”

Și sfătuia mamele:

„Dacă vreți copii buni, creșteți-i lângă 
Dumnezeu. Puneți-i lângă Maica Domnului, nu 
lângă televizor.”

Astfel,  educația  adevărată  este  formarea  sufletului  de
mic, în duh de rugăciune, ascultare și curăție.

Ce învățăm de la Maica Domnului, copilă în templu?

1. Rugăciunea devine hrană

Tradiția spune că Pruncă fiind, Maica Domnului primește
„pâinea îngerilor”. Aceasta nu este o metaforă poetică, ci
arată că  harul lui Dumnezeu hrănește sufletul copilului
crescut în biserică.

2. Tăcerea sfințește

În templu, ea învață tăcerea. Nu vorbește, nu se revoltă,
nu  caută  atenție.  Tăcerea  ei  devine  rugăciune.  Într-o
lume zgomotoasă, ea ne învață taina liniștii.

3. Ascultarea aduce rod

Maria  ascultă  pe preoți,  ascultă  pe Dumnezeu,  ascultă
adevărul. De aceea devine „Chivot al Vieții”.

4. Dăruirea totală

Maria Se oferă lui Dumnezeu fără condiții, fără pretenții.
De aceea devine „Palat al Împăratului”.

Ce avem de făcut ca părinți?

Să ne aducem copiii la biserică, chiar dacă plâng, chiar
dacă se joacă, chiar dacă nu înțeleg.

Să-i învățăm rugăciunea cu blândețe, nu cu 
constrângere.



Să le fim exemplu, pentru că ei învață ceea ce trăim, nu
ceea ce vorbim.

Să le dăruim credința, ca Ioachim și Ana au dăruit-o pe
Maria.

Intrarea Maicii Domnului în Biserică ne cheamă:

• să ne închinăm copiii lui Dumnezeu;

• să ne educăm familia în lumina credinței;

• să ne curățim sufletele prin păzirea minții și inimii;

• să facem din casa noastră un mic templu al 
rugăciunii.

Așa cum Maica Domnului a intrat în templu, să intrăm și
noi  cu  inimile  noastre,  cu  familiile  noastre,  cu  copiii
noștri,  pentru  ca  Biserica  să  devină  casă  a  mântuirii
pentru generațiile viitoare.

Maica Domnului, copilă în templu, învață-ne:

• să fim curați la inimă,

• statornici în rugăciune,

• blânzi în vorbire,

• smeriți în gândire,

• dăruiți lui Dumnezeu.

Bucură-te, Templu al Dumnezeirii!
Bucură-te, Maică a Vieții!

Bucură-te, Ocrotitoarea copiilor noștri!

Amin.

Act de sfin ire A Picturii Catedralei Na ionaleț ț

 Cu vrerea Tatălui, cu lucrarea Fiului i cu săvâr ireaș ș
Sfântului Duh, în anul Centenar al României Mari 2018 a
fost sfin it, la 25 noiembrie, Altarulț  Catedralei Mântuirii

Neamului sau Catedrala Na ioț nală, cu hramurile Înăl areaț
Domnului (Ziua Eroilor) iș  Sfântul Apostol Andrei, cel

întâi chemat, Ocrotitorul României. Duminică, 26
octombrie 2025, la sărbătoarea Sfântului Mare Mucenic

Dimitrie, Izvorâtorul de Mir, se
sfin e teț ș  întreaga Catedrală Na ionalăț , un dar al poporului

român dreptcredincios izvorât din credin aț  în Dumnezeu
i cinstirea Eroilor români.ș

Necesitatea  construirii  unei Catedrale  Na ionaleț  în
Bucureşti  s-a  resim it  mai  ales  după  Războiul  deț
Independen ă  din  1877-1878,  iar  după  proclamareaț
României ca Regat, în anul 1881, Regele Carol I al României



a înaintat Camerei Legislative, în anul 1884, un proiect de
lege privind construirea unei catedrale creştin-ortodoxe în
Bucure ti.  De i  proiectul  a  fost  primit  cu  entuziasm  deș ș
opinia publică, idealul   nu s-a realizat. După Marea Unire
din 1918, dorin a construirii unei catedrale în capitala ţării,ț
ca  recunoştinţă  adusă  lui  Dumnezeu  pentru  înfăptuirea
României  întregite,  a  fost  sus inută  atât  de  Mitropolitulț
primat  Miron  Cristea,  cât  i  de  Regele  Ferdinand  (1920).ș
După  înfiin area  Patriarhiei  Române  în  anul  1925,  s-auț
întreprins  numeroase  demersuri  pentru  construirea  noii
Catedrale  patriarhale,  vechiul  proiect  al  „Catedralei
Mântuirii Neamului”. Însă toate eforturile s-au năruit, din
cauza  crizei  economice,  a  izbucnirii  celui  de-Al  Doilea
Război Mondial i apoi a instaurării regimului comunist înș
România pentru o perioadă de 45 de ani.

După  anul  1990,  proiectul Catedralei noi  a  fost  reluat  de
vrednicul de pomenire Patriarh Teoctist Arăpa u, care, de iș ș
a întâmpinat numeroase dificultă i i  ostilită i prin mutăriț ș ț
repetate ale amplasamentului Catedralei în diferite zone ale
Capitalei, a ob inut totu i din partea autorită ilor stabilireaț ș ț
definitivă a acestuia în Dealul Arsenalului, prin Ordonan aț
de  Urgen ă  a  Guvernului  României  nr.  19  din  17  martieț
2005.

Împlinind  dorin a  înainta ilor  săi,  Preafericitul  Părinteț ș
Patriarh  Daniel,  după  întronizarea  sa  ca  Întâistătător  al
Bisericii Ortodoxe Române (30 septembrie 2007), a preluat
proiectul Catedralei Mântuirii Neamului i a săvâr it slujbaș ș
de punere a pietrei de temelie pe actualul amplasament, la
29  noiembrie  2007,  în  ajunul  sărbătorii Sfântului  Apostol

Andrei,  cel  întâi  chemat,  Ocrotitorul  României.  După
numeroase demersuri  pregătitoare între anii  2008 i  2010,ș
Patriarhia  Română  a  demarat  lucrările  de  construc ie  laț
sfâr itul  anului  2010,  fiind  atent  supravegheate  de  cătreș
Preafericitul Părinte Patriarh Daniel, care a avut consultări
frecvente  cu  speciali ti  în  domeniu  şi  cu  echipa  deș
coordonare  desemnată,  cu  proiectan ii  i  executan iiț ș ț
lucrărilor.

Sfin irea  Altaruluiț  Catedralei  Naţionale,  la  25  noiembrie
2018, a reprezentat un omagiu adus la împlinirea a 100 de
ani de la Marea Unire din anul 1918 a tuturor provinciilor
româneşti într-un singur stat – Regatul României Mari. Cea
dintâi  urmare  benefică  a  acestei  uniri  din  anul  1918  a
fost ridicarea  Bisericii  Ortodoxe  Române  la  rang  de
Patriarhie,  în  4  februarie  1925,  recunoscută  de  Patriarhul
Ecumenic Vasile al  III-lea,  prin Tomosul nr.  1579 din data
de 30 iulie 1925.

După momentul târnosirii Altarului Catedralei Na ionaleț  în
2018, lucrările au continuat cu pictarea pere ilor interiori înț
tehnica mozaic, pe o suprafa ă de 17.000 mț 2, operă realizată
de peste 200 de speciali ti mozaicari coordona i de pictoriiș ț
biserice ti  Daniel  i  Alina  Codrescuș ș .  Baza  exterioară
a Catedralei a  fost  placată  cu  marmură  de  Ru chi a,  iarș ț
coloanele  celor  patru  pridvoare  cu  piatră  de  Vra a.ț
Candelabrele,  confec ionate  din  alamă  i  o el  la  Viena,ț ș ț
includ în forma lor îngeri purtând  trei lumini, ca simbol al
harului  Sfintei  Treimi.  Accesul  în Catedrală i  ie irea  dinș ș
aceasta se fac prin cele 27 de u i de bronz, necesare pentruș
ie ire rapidă în situa ii de urgen ă.ș ț ț



Un  moment  emo ionant  l-a  reprezentat  a ezarea  Sfinteiț ș
Cruci  pe  cea  mai  înaltă  turlă  a Catedralei,
turla Pantocratorului (Atot iitorul)ț , în ziua de 8 aprilie 2025.
Astfel, de la o înăl ime de 127 de metri, crucea a ezată peț ș
turla  principală  a Catedralei  Na ionaleț  este  un  simbol
vizibil al iubirii lui Hristos i al binecuvântării Sfintei Treimiș
pentru Capitală i pentru întreaga ară.ș Ț

În anul centenar 2025, Biserica Ortodoxă Română, dorind să
încununeze aniversarea celor 100 de ani de la proclamarea
Patriarhiei  Române  i  a  celor  140  de  ani  de  laș
recunoa tereaș  Autocefaliei Bisericii  Ortodoxe  Române
aduce  mul umire  lui  Dumnezeu  pentru  ajutorul  dăruitț
poporului  român în păstrarea credin ei apostolice primităț
de  la  Sfin ii  Apostoli  Andrei  i  Filip,  pentru  unitatea  iț ș ș
demnitatea poporului român.

Slujba  de  sfin ire  a  picturiiț  Catedralei  Naţionale a  fost
săvâr ită în ziua de duminică, 26 octombrie 2025, de cătreș
Sanctitatea  Sa  Patriarhul  Ecumenic  Bartolomeu  I  i  deș
Preafericitul Părinte Daniel, Patriarhul României, împreună
cu  un  numeros  sobor  de  ierarhi,  preo i  i  diaconi,  înț ș
prezen a  înaltelor  autorită i  de  stat  centrale  i  locale,  aț ț ș
multor  invitaţi,  clerici  şi  mireni  din  România  şi  din
străinătate.

Prezen a Sanctită ii Sale Bartolomeu I, Patriarhul Ecumenicț ț
al  Constantinopolului  în  anii  2018  i  2025  laș
sfin ireaț  Catedralei  Na ionaleț  din  Bucure ti  aratăș
că Patriarhia  Ecumenică  a  promovat  în  istorie  libertatea
administrativă  şi  demnitatea  Bisericilor  Ortodoxe  din

popoare  diferite,  păstrând  totodată  unitatea  dogmatică,
liturgică şi canonică între ele.

Cu  ajutorul  lui  Dumnezeu,  generozitatea  Guvernului
României  i  contribu ia  clerului  i  credincio ilor  români,ș ț ș ș
Biserica  Ortodoxă  Română  are  acum  în  Bucureşti  o
catedrală  reprezentativă  pentru  credinţa  i  evlaviaș
majorită ii poporului român. Catedrala nouă din Bucure tiț ș
se numeşte Catedrală Naţională pentru că se află Capitala
României, având loc aici şi ceremonii cu valoare de simbol
na ional.  Prin  stilul  ei  arhitectonic  tradiţional  bizantin  şiț
românesc,  aceasta  este  o  sinteză  expresivă a  pridvoarelor
brâncovene ti,  ocni elor  moldave  i  turlelor  transilvane.ș ț ș
Mozaicurile  Catedralei  Naţionale  prezintă  sfinţi  din
Ortodoxia universală, dar şi din toate provinciile româneşti,
inclusiv sfinţii români canonizaţi în anii 2024 şi 2025.

Edificarea  şi  sfin irea  Catedralei  Naţionale  înseamnăț  
împlinirea unui ideal, pe care noi, ca Patriarh, l-am primit
drept  mandat,  împreună  cu  Sfântul  Sinod,  cu  clerul  şi
credincioşii,  de  la  vrednicii  no tri  înainta i,  iar  realizareaș ș
acestui  ideal  a  primit  con inut  concret  în  special  prinț
manifestarea cooperării tuturor ierarhilor Sfântului Sinod în
sprijinirea  acestui  proiect,  atât  prin adoptarea  hotărârilor
sinodale necesare, cât şi prin continuarea realizării Colectei
naţionale bisericeşti în eparhii.

Binecuvântări  i  alese  mul umiri  aducem autorităţilor  deș ț
stat  care  au  susţinut  proiectul  construirii  Catedralei
Naţionale: Guvernelor României din perioada anilor 2011-
2025,  Primăriei  Municipiului  Bucure ti,  altor  Primării  dinș
Capitală şi din ţară, precum i unor Consilii  jude ene. Deș ț



asemenea, mul uț mim binefăcătorilor şi sponsorilor pentru
sprijinul  acordat  în  împlinirea  acestui  ideal  românesc,
precum i tuturor donatorilor din ară i din străinătate careș ț ș
au contribuit  prin  dărnicia  lor  la  împlinirea  acestui  ideal
spiritual i na ional, exprimat încă din anul 1881 de poetulș ț
Mihai  Eminescu  şi  apoi  de  Regii  României,  Carol  I  şi
Ferdinand, precum şi de toţi Patriarhii României,  ca fiind
un  simbol  al  credinţei,  libertăţii  şi  demnităţii  poporului
român.

Binecuvântează, Doamne, pe ctitorii, binefăcătorii,
slujitorii i închinătorii acestei Sfinteș  Catedrale

Na ionaleț  i pe întreg poporul român de pretutindeni!ș
Sfântul Andrei, Apostolul lui Hristos 

şi Ocrotitorul României

Este extrem de important ca români să ştim cine a fost Sfântul
Andrei, mai ales că el este apostolul evanghelizator al neamului
nostru.  Pentru  a  descoperi  date  biografice  legate  de  Sfântul
Andrei trebuie să căutăm în Noul Testament, în Tradiţia Bisericii
şi în istoria eclesiastică.

Din Noul Testament ştim că era fratele lui Petru şi originar din
Betsaida Galileei, nordul Ţării Sfinte, pe malul lacului Ghenizaret.
Tatăl  său era  pescar şi  se  numea Iona.  Atunci  când Domnul
nostru Iisus Hristos a venit la Iordan pentru a fi arătat lumii de
Sfântul Proroc Ioan Botezătorul prin Epifania care a avut loc la
botezul Lui, Sfântul Andrei era ucenic al Înaintemergătorului. A
doua zi după Botezul Domnului, alături de Sfântul Ioan Teologul,
urmează lui Hristos fiind cel dintâi ucenic al Mântuitorului chemat
de El la apostolat.



Urmează  lui  Hristos  după  ce  ascultă  cuvântul  Sfântului  Ioan
Botezătorul  când Îl  vede pe Iisus:  „Iată Mielul  lui  Dumnezeu!”
(Ioan 1, 36) El înţelege că Iisus este Mesia aşteptat de veacuri
de iudei şi-l vesteşte pe fratele său Simon-Petru: „am găsit pe
Mesia”  (Ioan  1,  41).  Astfel  arată  că  are  conştiinţa  clară  a
mesianităţii Domnului Iisus Hristos.

Alături de fratele său Simon-Petru şi de fiii lui Zevedeu, Iacov şi
Ioan,  merge  după  Hristos  răspunzând  chemării  Lui  după
pescuirea  minunată  de  la  Marea  Galileei  pentru  a  deveni
„pescari  de  oameni”  (Matei  4,  18-22).  În  timpul  activităţii
mesianice  a  Domnului  nostru  Iisus  Hristos  este  menţionat  de
Sfintele  Evanghelii  de  două  ori:  la  minunea  înmulţirii  pâinilor
(Ioan 6, 8-9 ) şi după intrarea triumfală a Domnului în Ierusalim,
când  „nişte  elini  din  cei  ce  se  suiseră  să  se  închine  la
sărbătoare” (de Paştele iudaic, când veneau la Ierusalim evrei
din toată lumea, inclusiv din spaţiul elenistic) vin la Filip şi-l roagă
să-i ajute să-L vadă pe Iisus, acesta vine la Andrei şi împreună
merg la Mântuitorul să-I spună cererea iudeilor elinizaţi (Ioan 12,
20-22). Din acest episod biblic reiese importanţa Sfântului Andrei
între cei 12 Apostoli ai Domnului nostru Iisus Hristos.

Sfântul Apostol Andrei este prezent la Cina cea de Taină, apoi
merge cu Hristos în grădina Ghetsimani,  de unde fuge atunci
când Mântuitorul este arestat prin trădarea lui Iuda. Stă ascuns
alături  de  apostoli  şi  este  martor  al  arătărilor  Domnului  după
Înviere  când  vine  la  ei  prin  uşile  încuiate.  Este  prezent  la
Înălţarea  Domnului  la  cer  şi  la  Pogorârea  Duhului  Sfânt  la
Cincizecime,  când  primeşte  harul  Duhului  Sfânt.  Predică
Evanghelia  alături  de  ceilalţi  apostoli  la  Ierusalim  şi  în  Ţara
Sfântă.  După împărţirea zonelor  de vestire  a  Evangheliei  prin
tragere la sorţi între Sfinţii Apostoli, el merge să propovăduiască
Cuvântul  Lui  Dumnezeu  în  Asia  Mică  -  Bitinia,  Bizanţ,  Sciţia
Minor,  nordul  Mării  Negre,  Sciţia  Mare,  Tracia,  Macedonia,

Thessalia, Peloponez, ajungând până în Patra, unde va suferi
moarte martirică pentru Hristos.

Atunci  când  auzim de  Sciţia  Minor  ştim că această  zonă din
Imperiul  roman  de  acum 2.000  de  ani  corespunde  teritoriului
românesc  de  astăzi  numit  Dobrogea.  Deci  una  din  zonele
misionare  ale  Sfântului  Apostol  Andrei  corespunde  teritoriului
locuit din Antichitate de strămoşii noştri.

„Tradiția  privitoare  la  această  predică apostolică în  Sciția  este
întâlnită în lucrarea Despre apostoli a lui Hipolit Romanul, mort
în cursul persecuției împăratului Decius (249-251), iar în secolul
IV  apare  în  Istoria  bisericească  a  Episcopului  Eusebiu  de
Cezareea Palestinei, care a preluat-o după o lucrare a marelui
teolog Origen din  Alexandria (+254).  În  sprijinul  evanghelizării
acestui  teritoriu  de  Sfântul  Andrei  se  pot  invoca  și
câteva mărturii  indirecte.  Există,  de  pildă,  câteva  colinde  și
creații folclorice dobrogene și din stânga Prutului care amintesc
de  trecerea  apostolului  prin  aceste  locuri.  Câteva  toponimice
confirmă  același  lucru:  „Pârâiașul  Sfântului  Andrei, Apa
Sfântului sau Peștera Sfântului Andrei (aceasta se vede și azi în
hotarul  comunei  Ion  Corvin,  în  apropierea  graniței  româno-
bulgare).  Din  Epistola  Sfântului  Apostol  Pavel  către  Coloseni
reiese că și sciții au putut auzi cuvântul lui Dumnezeu (3,  11).
Fără îndoială că Sfântul Apostol Andrei nu s-a limitat numai la
predicarea Evangheliei  și  la  botezul  celor  pe care i-a adus la
Hristos  dintre  geto-dacii  și  grecii  din  coloniile  întemeiate  pe
țărmul Mării Negre (Pontul Euxin), încă din secolele 7-6 î. Hr. El
va fi hirotonit pe unii din cei veniți la Hristos ca episcopi și preoți,
așa  cum  a  făcut  și  Sfântul  Apostol  Pavel  în  călătoriile  sale”
(Începuturile vieții creștine pe teritoriul țării noastre, patriarhia.ro).

Misiunea  Sfântului  Apostol  Andrei  la  noi  este  extrem  de
important  pentru creştinii  românii,  deoarece arată vechimea şi
continuitatea  credinţei  în  Hristos  în  ţara  noastră  şi  mai  ales
originea apostolică a ceştinismului românesc.



Sfântul Apostol Andrei şi-a încheiat activitatea misionară la Patra
din  Peloponez,  în  sudul  Greciei  continentale,  unde a predicat
Evanghelia şi a săvârşit mai multe minuni. Dintre acestea, cele
care  i-au  adus  arestarea  sunt:  „vindecarea  Maximillei,  soţia
prefectului roman Egeátis, precum şi a slujitorului credincios al
fratelui  lui  Egeátis,  Stratocle”.  Acestea  i-au  determinat  pe  cei
vindecaţi să devină creştini. Prefectul, aflând de aceste minuni şi
de  convertirea  celor  din  casa  sa  la  creştinism,  a  ordonat
arestarea Sfântului Andrei şi apoi l-a condamnat la moarte prin
răstignire.

„În închisoare, Sfântul Andrei l-a hirotonit pe cel dintâi episcop al
Patrei,  Stratocle.  Locuitorii  Patrei  s-au  răsculat  şi  au  cerut
eliberarea Sfântului Andrei, dar acesta le-a explicat că pentru el
moartea este o bucurie, pentru că astfel se va afla mai aproape
de  Dumnezeu.  Chiar  şi  Egeátis,  temându-se,  a  suspendat
condamnarea, dar Apostolul a refuzat. În anul 62, la vârstă de 80
de ani,  în locul  în care se găseşte astăzi  Sfânta Biserică ce-i
poartă  numele,  Apostolul  Andrei  a  fost  răstignit,  după  cum
mărturiseşte tradiţia, cu capul în jos. Ultimele sale sfaturi către
creştini au fost de a rămâne tari în credinţă; i-a iertat pe cei ce-l
răstigneau, i-a binecuvântat pe toţi şi şi-a dat sfântul său suflet în
mâinile lui Dumnezeu. Locuitorii Patrei l-au înmormântat în locul
martiriului, acolo unde mai târziu s-a ridicat o biserică deasupra
mormântului Sfântului” (Sinaxar, Sfântul Apostol Andrei, Cel Întâi
Chemat, pemptousia.ro).

În fiecare an la 30 noiembrie lumea ortodoxă cinsteşte martiriul
şi  opera  apostolică  a  Sfântului  Andrei,  rugând  pe  Bunul
Dumnezeu ca pentru rugăciunile lui să ne dăruiască „sănătate şi
viaţă ferită de toată răutatea”, iar pentru pomenirea lui de mâine
să ne întărească „cu darul Său, ca din adâncul inimilor noastre,
cu  bucurie  să  lăudăm  prăznuirea  lui  şi  să  slăvim  preasfânt
numele Domnului, în veci”.

Pr. Ciprian Apetrei

Sâmbătă,  1 Noiembrie
Sâmbăta morților - Moșii de toamnă
Sf. Liturghie și Parastas – ora 9 am

Duminică, 2 Noiembrie
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Vineri, 7 Noiembrie
Vecernie și Litie – 6 pm
Sâmbătă, 8 Noiembrie

SOBORUL SF. ARHANGHELI MIHAIL I GAVRIILȘ
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Duminică, 9 Noiembrie
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Marți, 11 Noiembrie
Acatistul Sf. Mc. Mina – 6 pm



Vineri, 14 Noiembrie
Începutul Postului Nașterii Domnului

Acatistul Sf. Grigorie Palama – 6 pm
Sâmbătă, 15 Noiembrie

Sf. Liturghie și Parastas – ora 9 am
Duminică, 16 Noiembrie

Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am
Joi, 20 Noiembrie

Vecernie și Litie – 6 pm
Vineri, 21 Noiembrie

INTRAREA ÎN BISERICA A MAICII DOMNULUI
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

TAINA SF. MASLU – 6 pm
Sâmbătă, 22 Noiembrie

Sf. Liturghie și Parastas – ora 9 am
Duminică, 23 Noiembrie

Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Sâmbătă, 29 Noiembrie
Sf. Liturghie și Parastas – ora 9 am

Duminică, 30 Noiembrie
SF. APOSTOL ANDREI

Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am
Te Deum la Ziua  României – 12 pm

Vineri, 5 Decembrie
Vecernie și Litie – 6 pm
Sâmbătă, 6 Decembrie

SFÂNTUL IERARH NICOLAE
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Vecernie și Litie – 6 pm
Duminică, 7 Decembrie

HRAMUL BISERICII
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Agapa frățească – 1 pm

Vineri, 12 Decembrie
Acatistul Sfântului Spiridon – 6 pm

Sâmbătă, 13 Decembrie
 Sf. Liturghie și Parastas– ora 9 am

Duminică, 14 Decembrie
Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am

Vineri, 19 Decembrie
TAINA SF. MASLU – 6 pm
Sâmbătă, 20 Decembrie

 Sf. Liturghie și Parastas– ora 9 am
Duminică, 21 Decembrie

Utrenie și Sf. Liturghie – ora 8:30 am
 SERBAREA DE CRĂCIUN  A ȘCOLII  DUMINICALE – 1 pm 



Miercuri, 24 Decembrie: 
Vecernia, Pavecernița Mare și Litia  -  6.00 pm

Joi, 25 Decembrie: 
NASTEREA DOMNULUI

Utrenie și Sfânta Liturghie - 8.30 am
Vineri 26 Decembrie: 

SOBORUL MAICII DOMNULUI
Utrenie și Sfânta Liturghie - 8.30 am

Sâmbătă, 27 Decembrie:
Sfântul Apostol STEFAN

Utrenie și Sfânta Liturghie - 8.30 am
Duminică 28 Decembrie:

Utrenie și Sfânta Liturghie - 8.30 am

Miercuri, 31 Decembrie:
Vecernie, Acatistul Mântuitorului Hristos 

și rugaciuni la început de An Nou - 6.00 pm

ANUL NOU 2026     

Joi, 1 Ianuarie 2026 
Utrenie și Sfânta Liturghie - 8.30 am
Te Deum la început de An Nou -12 pm

 
Hramul Sfântului Ierarh Nicolae la

Biserica Românească din New York –

7 Decembrie 2025

„Sfinții sunt lumina lui Dumnezeu în întunericul acestei lumi.
Ei devin mâinile prin care Hristos lucrează, inimile prin care
El mângâie și pașii prin care El merge către cei ce au nevoie

de ajutor. Prin viața lor curată și prin rugăciunile lor
neîncetate, ei ridică lumea și o apropie de cer.”

— Sfântul Isaac Sirul



Cu negrăită  bucurie  duhovnicească și  cu inima plină de recunoștință,
credincioșii Parohiei Sfântul Nicolae și Sfântul Gheorghe din New York
s-au unit în rugăciune pentru a sărbători hramul bisericii în ziua de  7
decembrie 2025. În marea Sa dragoste, Hristos Domnul ne învie mereu
sufletește  în  zilele  de prăznuire,  ridicându-ne spre  lumina cerească și
dăruindu-ne, după cum spune Sfântul Isaac Sirul, „bucuria cea negrăită
care se naște din simțirea prezenței lui Dumnezeu în inimă”.

Sfântul  Ierarh  Nicolae,  „plăcut  lui  Dumnezeu  și  mare  făcător  de
minuni”, rămâne unul dintre cei mai iubiți sfinți ai Bisericii. Sfântul Ioan
Gură de Aur scrie despre el: „Viața lui a fost Evanghelie vie: blândețe
pentru cei mici, dreptate pentru cei nedreptățiți și dragoste pentru toți.”

Pentru românii din New York, hramul bisericii a rămas și în acest an un
moment de adâncă rugăciune, de unitate și de comuniune frățească, în
care  inimile  s-au  strâns  laolaltă  sub  binecuvântarea  Sfântului  Ierarh
Nicolae. Ctitorie a vrednicului de pomenire Arhimandritul Mitrofor Dr.
Vasile Vasilache, această sfântă biserică s-a dovedit, de-a lungul anilor,
un adevărat izvor de har, de binecuvântare și de tămăduire pentru toți cei
care îi trec pragul cu credință și nădejde, devenind un loc de adăpost
sufletesc pentru întreaga comunitate românească din New York.

Sărbătoarea  hramului  a  debutat  încă  din  seara  zilei  de  vineri,  5
Decembrie 2025 și s-a întins până duminică, într-o atmosferă plină de
lumină,  pace  și  bucurie  duhovnicească.  Pe  parcursul  acestor  zile
binecuvântate,  credincioșii  au  avut  prilejul  de  a  se  închina  cu  mare
evlavie  la  părticele  din  moaștele  Sfântului  Ierarh Nicolae  și  ale  altor
sfinți, un dar de preț și o mângâiere pentru întreaga parohie.

Sfânta Liturghie din ziua de Duminica, 7 decembrie a fost oficiată de
Părintele  Arhimandrit  Ieremia  Berbec,  delegatul  Înaltpreasfinţitului
Părinte  Nicolae,  Mitropolitul  Ortodox  Român  al  celor  două  Americi,
împreună cu Părintele Paroh Marius Dumitrescu și  Părintele  Theodor
Damian.

Evanghelia tămăduirii femeii gârbove din Duminica a 27-a după Rusalii
ne  cheamă nu  doar  la  omenie,  ci  și  la  smerenie.  La  sfârșitul  Sfintei

Liturghii, părintele arhimandrit Ieremia a rostit un cuvânt de învățătură
profund, îndemnând la trăirea smereniei ca lucrare vie a credinței.

Vorbind despre mai marele sinagogii,  cel care se tulbură atunci  când
femeia este vindecată în zi de sâmbătă, părintele subliniază lipsa lui de
smerenie. „Are, am putea spune, o circumstanță atenuantă: Dumnezeul
Vechiului Testament nu S-a arătat omului prin smerenie.” Dar pentru noi
nu există  această  scuză.  Noi  știm limpede că  Dumnezeul  nostru  este
smerit.

„Smerenia, fraților, se trăiește”, a spus părintele. Pericolul cel mai mare
pentru noi este să credem că facem binele, dar să-l facem fără smerenie,
împotrivindu-ne astfel chiar lui Dumnezeu. În Biserică este firesc să faci
binele, dar Domnul ne avertizează: „Voi, când faceți binele, să spuneți:
slugi  netrebnice suntem,  pentru  că am făcut  ceea  ce  eram datori  să
facem.”

Părintele Arsenie Papacioc spunea: „Cel ce are smerenie, duce crucea
cu bucurie.” Smerenia nu ne lasă să abandonăm slujirea, ci ne ajută să
ne vindecăm rănile. Fiindcă, făcând binele în Biserică, inevitabil vei fi
rănit: de situații, de oameni, de neînțelegeri. Dar numai smerenia te face
să continui. „Smeritu-m-am și m-am mântuit.”

Predica s-a încheiat cu un sfat simplu, dar profund, care privește viața de
familie și orice relație cu celălalt: „Chiar dacă ai avut cea mai grea zi,
pune în gând, când ajungi acasă, că soția ta a avut o zi și mai grea. Și
invers.”  Această  atitudine,  spune  părintele,  „alungă  diavolii,  ne
miluiește, ne izbăvește.”

Aceasta este lucrarea smereniei: ea ne vindecă, ne așază cu pace în fața
binelui și ne dă puterea să rămânem în Hristos, cu conștiința că toate le
facem ca niște slujitori care nu caută cinste, ci împlinirea datoriei iubirii.

În  continuare,  a  fost  oficiată  Slujba  Parastasului pentru  ctitorii  și
slujitorii  adormiți  ai  bisericii,  într-o  atmosferă  de  recunoștință  și
rugăciune pentru cei care au zidit și au slujit înaintea noastră.

Cu  emoție  sinceră,  Părintele  Paroh  Marius  Dumitrescu a  adus
mulțumiri Părintelui Arhimandrit Ieremia pentru onoarea prezenței și
pentru binecuvântarea oferită comunității. Totodată, a adresat cuvinte de



recunoștință  Părintelui  Theodor  Damian,  precum  și  tuturor
credincioșilor prezenți la sărbătoare.

Un moment cu totul emoționant a avut loc la finalul Sfintei Liturghii,
când  soților  Vasile  și  Ana  Pekurar,  vrednici  slujitori  ai  comunității
Sfântului  Nicolae  de  peste  18  ani,  le-a  fost  oferită  o  plachetă
comemorativă.  Acest  gest  a  exprimat  recunoștința  întregii  parohii
pentru  dăruirea  lor  neobosită,  pentru  grija  față  de  biserică  și  pentru
dragostea cu care au slujit comunitatea, zi de zi, ca pe propria familie.
Emoția a fost cu atât mai mare cu cât cei doi au decis să se întoarcă în
Serbia, lăsând în urma lor o pildă de slujire, credință și atașament față de
biserică, ce va rămâne vie în inimile tuturor.

Dintre  oficialități,  amintim  prezența  domnului  Dorian  Branea,
Directorul Institutului Cultural Român de la New York, care a onorat
sărbătoarea prin participarea la Sfânta Liturghie, alături de alți invitați.

După slujbă, toți cei prezenți au participat la Agapa Frățească, pregătită
cu  dăruire  de  Comitetul  Doamnelor.  Atmosfera  de  bucurie  a  fost
îmbogățită  de momentul  oferit  de  copiii  și  tinerii  parohiei,  care,  prin
colindele  lor  pline  de  lumină,  au  umplut  inimile  tuturor  de  pace  și
emoție.

Sărbătoarea a fost înfrumusețată și de interpretările artiștilor Christofor
Aldea-Teodorovici, fiul regretaților Doina și Ion Aldea-Teodorovici, și
Nicolae Jelescu, Directorul Teatrului „Alexei Mateevici” din Chișinău.
Prezența  și  talentul  lor  au  adus  un  plus  de  bucurie  și  vibrație
românească, întregind sărbătoarea comunității.

„Binecuvântat este Dumnezeu întru toți vecii; El este ajutorul, tăria și
bucuria noastră.”

Preot Paroh, Marius Dumitrescu



Multumiri din inima
Doresc să vă mulțumesc tuturor pentru bucuria și frumusețea pe
care le-ați adus la sărbătoarea hramului Sfântului Ierarh Nicolae,
ocrotitorul parohiei.

În primul rând, aducem mulțumiri din suflet Părintelui Arhimandrit 
Ieremia Berbec, care a slujit cu multă dăruire ca reprezentant al 
Înaltpreasfințitului Părinte Nicolae, Mitropolitul Ortodox Român al 
celor două Americi. Deasemeni mulțumiri și părintelui Theodor 
Damian pentru împreună – slujire.

Mulțumim apoi tuturor celor care au ostenit în aceste zile pentru 
împodobirea bisericii, pentru curățenie, pentru pregătirea spațiului
liturgic și a sălii de agapă. Fiecare detaliu a făcut ca această zi să 
fie mai luminoasă și mai frumoasă în ochii lui Dumnezeu și ai 
oamenilor.

Un gând de recunoștință specială se îndreaptă către toți cei care 
au pregătit Agapa Frățească. Ați pus timp, efort, dragoste și 
jertfelnicie, iar aceasta s-a simțit în atmosfera caldă și frățească 
în care am stat împreună la masa comuniunii.

Mulțumim din inimă copiilor Școlii Duminicale și profesorilor lor, 
care au adus lumina colindelor și bucuria curată a inocenței în 
mijlocul nostru.

Suntem recunoscători și invitaților noștri, artiștii Cristofor Aldea-
Teodorovici și Nicolae Jelescu, dimpreună cu echipa lor, care au 
împărtășit cu noi darurile lor și au transformat această zi într-o 
adevărată sărbătoare a sufletului și a culturii românești.

Nu în ultimul rând, aducem mulțumiri din tot sufletul donatorilor și
binefăcătorilor bisericii, celor care, în taină sau la vedere, susțin 
lucrarea parohiei, înfrumusețarea bisericii și toate proiectele 
noastre. Dumnezeu să vă răsplătească dragostea și generozitatea!



De asemenea, țin să mulțumesc cu drag și preotesei mele Daniela 
Dumitrescu.

Iubiți credincioși,

Tot  ceea ce am trăit  împreună la acest  hram a fost  o
mărturie a unității, credinței și dragostei dintre noi. Dar
mai presus de toate, trebuie să mărturisim cu smerenie
că acest hram a fost spre slava lui Dumnezeu.

Nimic nu ne aparține, nicio reușită, nicio organizare, nicio
frumusețe. Totul este darul Lui. Noi suntem doar slujitorii
care  încearcă,  pe  cât  pot,  să  răspundă  iubirii  Sale  cu
iubire.

Să  nu  căutăm  lauda  oamenilor,  ci  mulțumirea  de  a  fi
împlinit voia lui Dumnezeu. Să rămânem smeriți, uniți și
plini  de  recunoștință,  știind  că  Hristos  este  Cel  care
binecuvintează,  Sfântul  Nicolae  este  cel  care  ne
ocrotește,  iar  noi  suntem doar  mâinile  și  inimile  care
încearcă să lucreze în numele Lui.

Dumnezeu să vă binecuvânteze pe toți !

Să vă dăruiască pace, sănătate și putere în tot lucrul cel
bun !

Rugăciuni întru Duhul Sfânt

Ne rugăm pentru cei bolnavi, trupește și sufletește, ca 
Hristos, Doctorul sufletelor și al trupurilor, să le trimită 
vindecare, pace și întărire.

Ne rugăm pentru copiii și tinerii parohiei, ca Maica 
Domnului să-i ocrotească și să-i păzească în curăție, 
credință și înțelepciune.

Ne rugăm pentru părinții jertfelnici, pentru bunici care se
roagă în taină, și pentru toți cei care poartă poveri 
nevăzute, ca Domnul să le ușureze crucea și să le dea 
răsplată cerească.

Ne rugăm pentru cei plecați în călătorie, în alte orașe sau
țări, ca să rămână uniți în duh cu Biserica și cu neamul 
lor.

Ne rugăm pentru cei adormiți întru Domnul, pomeniți la 
parastasele lunii acesteia, ca Hristos Cel Înviat să le 
dăruiască veșnică lumină și pace întru Împărăția Sa.

„Rugăciunea pentru aproapele este începutul 
dragostei adevărate.”
— Sfântul Siluan Athonitul



Colindul Sfântului Ierarh Nicolae
Bucură-te, bucură-te,
Nicolaie Mare Sfinte!
De la Mira Arhiereu
Temător de Dumnezeu! 

Îndreptător în Credință
Ajutor în suferință!
Când pe lume ai venit
Semnul Crucii ai făcut!

Nicolaie Arhiereu
Temător de Dumnezeu
Miercurea și vinerea
Niciodată nu mâncai!

Pe bolnavi i-ai vindecat
Pe săraci i-ai ajutat

Creștinii din acest sat
Ție s-au încredințat!

Bucură-te Mare Sfinte!
Și îndurător Părinte!
De-a Ta slavă ne-ndulcim
Numele îți proslăvim!

Lumina văduvelor
Ajutor fecioarelor
Pe cei ce au sărăcit
Tu mereu i-ai miluit!

Ca o stea luminătoare
Ajutor celor pe mare
De furtuni îngrozitoare
A corăbiilor scăpare!

Fierbinte apărător
La al Niceiei sobor
Al Credinței Adevărate
Luptător pentru dreptate!

Pe eretici i-ai certat
Pe dușmani ai alungat
Arie cel îngâmfat
De tine a fost mustrat

Să fii mereu rugător
Către al nostru Făcător
La tine noi îndrăznim
Miluiește-ne! Amin!



Papucii Sfântului Spiridon

Conform tradi iei, în fiecare an, darul facerii de minuni alț
Sfântului i  prezen a sa constantă alături  de cei care auș ț
nevoie  de  ajutorul  lui  sunt  confirmate  prin  faptul  că
încăl ămintea purtată de moa tele sale se uzează. Sfântulț ș
Spiridon de multe ori iese din biserica din Corfu, unde
sunt moa tele lui, i cutreieră marea i pământul pentru aș ș ș
face bine i a le ajuta celor care îl cheamă în rugăciune. Deș
aceea î i  toce te  încăl ările  i  trebuie să  îi  fie  schimbateș ș ț ș
frecvent.

Datorită  faptului  că  papucii  Sfântului  se  deteriorează
frecvent, credincio ii evlavio i din insula Corfu a ază înș ș ș
fiecare  an  în  picioarele  Sfântului  o  pereche  nouă  de
papuci  (gr.  „pasoumákia”).  De  asemenea,  uneori,  când
preotul încearcă să descuie racla pentru a lăsa credincio iiș
să sărute sfintele moa te, încuietoarea se deschide greu.ș

 Credincio ii cred că aceasta se întâmplă fiindcă Sfântulș
lipse te în acele clipe; potrivit tradi iei populare, Sfântulș ț
se află atunci undeva, în lume, pentru a face o minune.
Cei care au văzut de aproape moa tele Sfântului Spiridonș
i au participat la schimbarea papucilor lui dau mărturieș

de  faptul  că  pe  picioarele  sale  se  văd  urme  lăsate  de
încăl ăminte, a a cum se întâmplă oricărui om care mergeț ș
mult  pe  jos.  De  asemenea,  după  cum  mărturise teș
părintele  Themistoklís  Mourtzanós,  epitrop  arhieresc  al
Mitropoliei de Corfu, într-un interviu acordat postului de
radio  al  Bisericii  Greciei,  culoarea  tălpii  piciorului
Sfântului Spiridon nu este galbenă, ca a celor adormi i, ciț
albă, ca a celor vii – un semn incontestabil al lucrării lui
Dumnezeu ce se săvâr e te prin trupul Sfântului.ș ș



Cuvinte de la Sfinții Părinți
despre Nașterea Domnului

In  Comentariul  la  Evanghelia  dupa  Matei  al  Sfantului
Ioan Gura de Aur, ni se vorbeste despre cele doua nasteri
ale  Fiului  lui  Dumnezeu intrupat,  prima  dinainte  de
timp, din Tatal, iar cea de a doua, din Fecioara Maria, in
timpul imparatului Quirinius. In Pruncul Iisus sunt strans
legate  aceste doua  nasteri,  una  dumnezeiasca,  din
vesnicie, din Cer, nevazuta, si alta de pe pamant, de jos,
care a avut nenumarati martori. Cea de-a doua nastere nu
este  mai  putin  importanta  decat  prima,  ci  neobisnuita,
plina  de  spaima  si  de  cutremur.  Atat  de  minunata  si
neobisnuita  a  fost  venirea  Sa,  ca ingerii  dantuiau  si
vesteau  bucuria  adusa  omenirii,  iar  proorocii,  inca  de
demult,  se  spaimantau  ca Dumnezeu  S-a  aratat  pe
pamant si cu oamenii a locuit impreuna.
Prin  Intruparea  Fiului  lui  Dumnezeu,
omul isi recapata demnitatea originara
Fiind Fiu adevarat al Dumnezeului Celui fara de inceput,
a primit sa auda spunandu-I-Se „Fiu al lui David“, pentru
ca pe om sa-l faca fiu al lui Dumnezeu.

Sfantul Ioan Gura de Aur vede ca pe o conditie sine qua
non nasterea pruncului dumnezeiesc din Sfanta Fecioara
Maria pentru mantuirea omenirii. „Daca te indoiesti ca ai
sa ajungi fiu al lui Dumnezeu, atunci incredinteaza-te
de aceasta prin aceea ca Fiul lui Dumnezeu S-a facut Fiu
al omului. (…) Caci Fiul lui Dumnezeu nu S-ar fi smerit
in zadar atat de mult daca nu ar fi vrut sa ne inalte pe noi.
S-a  nascut  dupa  trup  ca  tu  sa  te  nasti  dupa  Duh,  S-a
nascut din femeie ca tu sa incetezi a mai fi fiu al femeii.
Pentru aceasta, Fiul lui Dumnezeu a avut o dubla nastere:



una mai presus de noi si alta asemenea noua . Pentru ca
S-a nascut din femeie, se aseamana cu noi, dar pentru ca
nu S-a nascut nici din sange, nici din vointa trupului sau a
barbatului, ci de la Duhul Sfant, ne arata nasterea cea mai
presus de noi, nasterea cea viitoare pe care ne-o va darui
noua de la Duhul“.
Sfantul Matei numeste Evanghelia sa „Cartea Nasterii lui
Iisus Hristos“, desi aceasta nu istoriseste numai nasterea,
ci toata iconomia mantuirii neamului omenesc: pentru ca
Nasterea lui Iisus este capul intregii iconomii a mantuirii,
fiind inceputul si radacina tuturor bunatatilor date noua.

Nasterea  lui  Hristos,  o  primavara  innoitoare  pentru
intreg neamul omenesc
Sfantul Ioan Damaschin vorbeste despre venirea in lume
a Fiului lui Dumnezeu ca despre o primavara innoitoare
pentru intreg neamul omenesc. „Cand S-a nascut Domnul
nostru din Fecioara Maria, El a risipit la toata lumea ca o
primavara  veselitoare  si  a  intors-o  catre  innoire.  Caci,
nascandu-Se Domnul si Dumnezeul nostru, ne-a izbavit
din iarna inselaciunii si din frigul ratacirii si ne-a intors
catre primavara bucuriei dupa ce a luat asupra-Si chipul
nostru si  l-a  innoit  pe dansul  prin luarea trupului  Sau.
Astazi  S-a  nascut  cel  Unul-Nascut,  Fiul  lui  Dumnezeu,
Raza maririi Lui, Chipul de-a pururi vecuirii si ipostasul
Lui,  hotarul  si  Cuvantul  Tatalui,  prin  care  si  vecii  i-a
facut.  Insusi  Dumnezeu  Cuvantul  S-a  facut  ipostas
trupului,  precum intru aceeasi  data  si  trup insufletit  si

cuvantator  si  gandit.  Pentru  aceea  nu  il  numim  om
indumnezeit, ci il marturisim Dumnezeu inomenit.
Vorbind despre sarbatoarea Intruparii Domnului, Sfantul
Grigorie  de  Nazians spune:  „Praznicul  de  astazi  este
aratarea  lui  Dumnezeu,  adica  nasterea,  caci  se  zice  in
amandoua  felurile,  doua  numiri  fiind  puse  aceluiasi
lucru. Caci Dumnezeu S-a aratat neamurilor prin nastere,
El care era, si de-a pururi era, din Cel ce pururi este mai
presus de pricina si de cuvant. Intruparea s-a facut pentru
noi ca Acela ce ni L-a dat pe a fi sa ni-l daruiasca si pe a fi
bine,  iar  mai  vartos  pe  noi,  acestia  ce  am  cazut  prin
rautate si neascultare din a fi bine, iar sa ne intoarca la
aceea  prin  intruparea  Sa.  Acesta  este  praznicul  nostru;
aceasta  sarbatorim  astazi:  venirea  lui  Dumnezeu  catre
oameni,  ca  prin  aceasta  noi  sa  ne  ducem  sau  sa  ne
intoarcem catre Dumnezeu.“
„Cel necuprins Se vedea Prunc…“
Hristos  Si-a  pregatit  El  Insusi  in  Fecioara  trupul  ca
biserica si l-a facut al Sau, facandu-Se cunoscut si locuind
in  el. Sfantul  Atanasie  cel  Mare,  in  Cuvantul  sau  la
inscrierea  Preacuratei  Nascatoare  de  Dumnezeu  la
Betleem, vorbeste cu admiratie despre smerenia Fiului lui
Dumnezeu  venit  printre  oameni  pentru  a-i  ridica  din
pacate:  „Cine  nu  se  va  minuna  de  pogoramantul
Domnului? Sus slobod, si jos scris in condici! Sus Fiu, si
jos rob! Sus Imparat, si jos naimit! Sus bogat, si jos sarac!
Sus  inchinat,  si  jos  numarat  intre  birnici  (platitori  de
biruri)! Sus avand scaun dumnezeiesc, si jos odihnindu-se
in pestera proasta! Sus, sanul cel necuprins si parintesc, si



jos, un loc hranitor de dobitoace si o pestera! Sus, lucruri
mari,  si  jos,  scutece  mici:  Cel  ce  dezleaga  pacatele  Se
infasa, Cel ce hraneste era hranit, Cel necuprins Se vedea
Prunc, Cel ce sloboade izvoare Se imprumuta de la sani,
Cel ce le poarta pe toate Se purta in chip netalcuit, Cel ce
nu lipseste de nicaieri, nefiind scris imprejur intr-un loc,
se scria imprejur.“ (…)
„Nu fara rost s-a facut nasterea Domnului din Fecioara;
nu fara rost  S-a infasat El in scutece;  nu fara rost  suge
sanul;  nu fara  rost  S-a culcat  in iesle;  nu fara  rost  este
chemat  la  inscrierea  lui  August  imparatul.  Toate  sunt
pentru  ceva,  si  catre  ceva,  si  cu  inchipuire.  Hristos  Se
naste din Fecioara ca sa-l indrepte pe Adam cel intai zidit,
cel zidit din pamantul fecioara,  din tarana. Se infasa cu
scutece  ca  sa  dezlege  lanturile  pacatelor  noastre,  sa
dezlege  legaturile  cu  legaturi,  dupa  graiul  cel  zis  ca
fiecare se strange cu legaturile pacatelor. Sani a supt ca sa
izvorasca laptele darului, pe care l-a izvorat din coasta Sa.
S-a culcat in iesle ca sa indrepte necuvantarea omenirii si
sa  Se  faca  hrana  pentru  amandoua  neamurile.  A
norodului paganesc si a celui iudaic pentru care este scris:
«Intre doua neamuri vei fi cunoscut». A primit inscrierea
cezarului  August  ca  sa  indrepteze  neranduiala  cea
lumeasca, caci inscrierea aceasta s-a facut arvuna a bunei
randuieli celei lumesti“.

Sfantul Atanasie comenteaza insemnatatea mantuitoare a
Nasterii  Domnului  pentru  neamul  omenesc  si  arata  ca
fiind  in  trup,  adica  circumscris  de  acesta,  Dumnezeu

Cuvantul le cuprinde in Sine pe toate. Pentru ca, asa cum
este in afara de toate dupa fiinta, dar este in toata zidirea
prin puterile  Lui,  tot  astfel,  cuprinzandu-le pe toate,  El
este  necuprins.  Si  adauga Sfantul  Atanasie:  „Lucrul  cel
mai minunat era ca vietuia si ca om, dar, fiind Cuvantul,
dadea viata tuturor si era impreuna cu Tatal, fiind Fiul.“
Lucrarea lui Hristos pe pamant a fost una de aducere la
comuniune cu Dumnezeu a omului cazut prin neascultare
de  la  porunca  Ziditorului  Sau.  Prin  nasterea  Sa  din
Fecioara, Iisus nu se intineaza de trup, nici nu patimeste
ceva, ci mai degraba sfinteste trupul. „Caci, fiind in toate,
nu Se impartaseste de toate, ci mai degraba le da viata si
le hraneste pe toate.“

Sfantul Atanasie accentueaza ideea ca Cel care Se naste
din  Fecioara  este  Fiul  lui  Dumnezeu,  cel  de  al  doilea
Ipostas  al  Sfintei  Treimi,  si  nu un ipostas sau persoana
umana.  Fiindca,  atunci  cand  Sfintii  Evanghelisti  spun
despre El ca S-a nascut si a mancat sau a baut, trebuie sa
intelegem  ca  trupul  se  nastea  si  se  hranea  cu  mancari
potrivite  lui  ca  trup,  dar  Dumnezeu-Cuvantul  unit  cu
trupul nu-l facea cunoscut pe om prin cele ce le lucra in
trup, ci pe Dumnezeu-Cuvantul.



Din Cuvântul la Anul Nou al
Sfântului Ioan Gură de Aur

"Aşadar,  dacă  voieşti  să  ai  vreun  folos  de  la  Anul  Nou,

mulţumeşte  acum  când  a  trecut  un  an,  mulţumeşte

Domnului că El te-a adus până aici, frânge inima ta, numără

zilele vieţii tale şi zi către tine însuţi: „Zilele aleargă şi trec,

numărul anilor se împlineşte, eu am și săvârşit o mare parte

din cale, dar ce bine am făcut? Oare, nu mă voi duce de aici

deşert  şi  gol  de  toată  dreptatea?  Judecata  este  înaintea

uşii, viaţa mea merge spre bătrâneţe”.

Acestea le cumpăneşte în ziua Anului Nou, la acestea să

gândeşti în curgerea anului. Să cugetăm la cele viitoare, ca

să  nu  ne  zică  cineva  ceea  ce  proorocul  zicea  iudeilor:

„Zilele lor s-au stins întru deşertăciune şi anii lor au trecut

repede” (Psalmul 77, 37).(...)

A te veseli în astfel de zile, a avea mare îndestulare într-

însele, a lumina cu făclii locurile publice şi a împleti cununi,

şi altele asemenea, este o nebunie copilărească.

Tu eşti liber de aceste slăbiciuni, ai vârsta creştinească şi

eşti cetăţean al cerului.

De aceea, nu mai aprinde în această zi focuri în pieţe, ci

aprinde înăuntrul tău lumina cea duhovnicească, căci „Aşa

să  lumineze  lumina  voastră  înaintea  oamenilor,  încât  să

vadă faptele voastre cele bune şi să proslăvească pe Tatăl

vostru Cel din ceruri” (Matei 5, 16). Această lumină îţi va

face mare câştig.

Nu  împodobi  uşile  casei  tale,  ci  poartă-te  bine,  ca  să

dobândeşti din mâna lui Hristos cununa dreptăţii.

Nu  face  nimic  în  zadar,  nimic  fără  temei,  ci  toate  întru

cinstea lui Dumnezeu, precum Pavel zice: „Ori de mâncaţi,

ori  de  beţi,  ori  altceva  de  faceţi,  toate  întru  slava  lui

Dumnezeu să le faceţi” (I Corinteni 10, 31). (...)"



Sfaturi duhovnicești pentru
Nașterea Domnului și Anul Nou 

1️. Să-L primim pe Hristos cu inimă curată

Crăciunul  începe  cu  Spovedanie  și  Sfânta
Împărtășanie.
Sfântul  Ioan  Gură  de  Aur: „Cine  se  apropie  cu
nevrednicie,  Îl  primește  spre  osândă;  dar  cine  se
apropie cu pocăință, primește viață.”

2️. Să ne împăcăm cu oamenii

Nu  putem  să  Îl  primim  pe  Hristos,  ținând
resentimente.
Sfântul  Nicolae  Velimirovici: „Dacă  vrei  să  ai
sărbătoare, pune pace în inimă.”

3️. Să fim milostivi cu cei singuri și săraci

Nu e sărbătoare fără milostenie.
Sfântul Vasile cel Mare: „Pâinea pe care o ții este a 
celui flămând, haina pe care o păstrezi este a celui 
gol.”



4️ Să transformăm casa în „peștera Betleemului”

Să  aprindem  candela,  să  punem  icoana  Nașterii,  să
citim Acatistul.

Sfântul  Ioan  Damaschin: „Unde  este  icoana,  acolo
este harul.”

5️ Să reducem zgomotul și excesele

Crăciunul este liniște, nu gală.
 Sfântul Siluan Athonitul: „Unde este zgomot, acolo 
nu este harul. Dumnezeu iubește tăcerea.”

6️ Să colindăm cu credință

Colindele sunt Evanghelie cântată.
 Părintele Cleopa Ilie: „Colindul este mărturisire. 
Colindați ca și cum Îl cântați la ieslea Domnului!”

7️ Să dedicăm timp familiei

Să ne rugăm împreună, să vorbim cu copiii despre 
Dumnezeu.
Sfântul Ioan Gură de Aur: „Nimic nu face casa atât 
de trainică precum rugăciunea în comun.”

8️ Să ne ferim de superstiții de Anul Nou

Nu norocul, nu zodiacul, nu vrăjile – ci binecuvântarea 
lui Dumnezeu.

Sfântul Ioan de Kronstadt: „Creștinul nu trăiește 
după sorți, ci după voia lui Dumnezeu.”

9️ Să nu risipim timpul

Să evităm petrecerile păcătoase, pierderea nopților în 
desfrâu și alcool.
Sfântul Paisie Aghioritul: „Timpul pe care îl pierzi 
fără Dumnezeu este cea mai mare sărăcie.”

10. Să începem anul cu o rugăciune

Primul lucru la trecerea dintre ani să fie o rugăciune.
Sfântul Porfirie Kafsokalivitul: „Începe cu Dumnezeu 
orice lucru, și El îți va așeza pașii în lumină.”

Sfântul Serafim de Sarov:
„Adevărata bucurie nu este în lume, ci în Hristos.”

Crăciunul este nașterea bucuriei
adevărate, iar Anul Nou este începutul

unei vieți noi, trăite în Hristos.

Domnul să ne ajute ! Amin


	Rugăciune către
	Mântuitorul nostru Iisus Hristos la Praznicul Nașterii Domnului
	CUVÂNTUL PREOTULUI PAROH
	MESSAGE OF THE PARISH PRIEST

	Sfintii Arhangheli Mihail si Gavriil
	Intrarea Maicii Domnului în Biserică
	Această sărbătoare este a familiei și a copiilor
	Maria – copilul adus ca jertfă binecuvântată

	Închinarea copiilor – o responsabilitate sfântă
	Sfântul Ilie Cleopa – despre creșterea copiilor

	Ce învățăm de la Maica Domnului, copilă în templu?
	1. Rugăciunea devine hrană
	2. Tăcerea sfințește
	3. Ascultarea aduce rod
	4. Dăruirea totală

	Ce avem de făcut ca părinți?
	Maica Domnului, copilă în templu, învață-ne:


	Sfântul Andrei, Apostolul lui Hristos
	şi Ocrotitorul României
	Rugăciuni întru Duhul Sfânt

	Colindul Sfântului Ierarh Nicolae
	Sfaturi duhovnicești pentru Nașterea Domnului și Anul Nou
	1️. Să-L primim pe Hristos cu inimă curată
	2️. Să ne împăcăm cu oamenii
	3️. Să fim milostivi cu cei singuri și săraci
	4️ Să transformăm casa în „peștera Betleemului”
	5️ Să reducem zgomotul și excesele
	6️ Să colindăm cu credință
	7️ Să dedicăm timp familiei
	8️ Să ne ferim de superstiții de Anul Nou
	9️ Să nu risipim timpul
	10. Să începem anul cu o rugăciune



